
2023 年 7 月 鲁东大学学报(哲学社会科学版) Jul. 2023
第 40 卷第 4 期 Ludong University Journal(Philosophy and Social Sciences Edition) Vol. 40,No. 4

　 　 收稿日期:2023-04-05
　 　 作者简介:吴子良(1998— ),男,山东临沂人,中国政法大学人文学院博士研究生。
　 　 ①涂可国提出了界分《孟子》教化层面与孝道层面的责善论(参见《现代哲学》2017 年第 5 期涂可国《孟子责善论面临的合理性挑

战》)。 陈继红认为避免父子责善是儒家讳隐观的要求,因而刻意强调“子”的义务而弱化“父”的责任(参见《中国人民大学学报》2016
年第 6 期陈继红《儒家孝道中的性别难题———以匡章事件为中心的讨论》)。 是否可以亲子责善实际上关乎情理能否兼容、可否以社会

认同的外在正义标准来衡量家庭组织内的情感相处方式。 《孟子》中的“亲子不责善”之说既表明孟子对亲情的高度重视,也体现了他用

情感涵括理性的态度。 赵法生就认为孟子以植根于人心的道德情感促成道德理性准则与道德情感的融合(参见《道德与文明》2020 年

第 1 期赵法生《情理、心性和理性———论先秦儒家道德理性的形成与特色》)。 因为孔孟将亲权与责任的对应寄托于亲子情感,故而亲子

之间无需外在的道德理性准则苛责而只依托情感便能促进善与责任。
②刘泽华针对立公灭私介绍了法、道、儒、墨等学派的观点,其中儒家主张以道德自律与完善来化解公私冲突,主张以仁德义礼立公

灭私(参见刘泽华《先秦士人与社会》,天津人民出版社 2004 年版第 226—230 页)。 后文笔者论述孟子将事亲界定为守仁发义的逻辑起

点,儒家便以事亲为本来统筹公私德行建设与国家治理。

　 　 Doi:10. 20063 / j. cnki. CN37-1452 / C. 2023. 04. 001

《孟子》事亲为本协治家国的意蕴与路径

吴　 子　 良

(中国政法大学　 人文学院,北京 100091)

　 　 摘　 要:孔孟的思想体系建基于人性爱亲情感的先验判断,并始终围绕着责任伦理在治理方面的重要作

用展开。 孟子承继、发扬孔子的思想,他提出的各亲其亲、长其长之论可阐释出亲长率治家国的政治理念。
孟子指出家庭组织是治理秩序的基础单元,宗亲共同体内成员服从亲长管理以受其庇护,温情纽带下统治权

力与责任的呼应从家庭推衍到天下,责任伦理成为治理家国的共同逻辑。 《孟子》文本申言儒家差等伦理秩

序,事亲为本的意蕴涵摄仁义而成为治理各自政治层级以促成治权与责任对应的方式,其进路也能防止僭越

与统治者滥用权力。 囿于时代,《孟子》意旨中宗亲组织压抑个性的不足与当今法治精神相抵牾,然而孟子所

论事亲为本利于化解权力滥用所导致的治理难题。 《孟子》中对权力、责任对应的阐释不应被忽视,其协治家

国的思路能够超越时代局限性而衔接当代法治。
　 　 关键词:《孟子》;事亲为本;温情责任;亲治家国

　 　 中图分类号:B222. 5　 　 文献标志码:A　 　 文章编号:1673-8039(2023)04-0001-09

　 　 《孟子·离娄上》有言:“人人亲其亲、长其

长,而天下平。” [1]173 意在指出处理家族以及天下

国家两种社会关系的原则,即家内相互亲爱、家外

各自亲亲长长以平治天下。
首先,孟子承继孔子将政治伦理与处世哲学

建基于人性爱亲的主张,孔孟的这种认识并非基

于逻辑论证而只是依托人的情感体验而得出的结

论。 杨海文就认同亲亲是本心之明的展开,是
“不学而能”的良能、“不虑而知”的良知[2]。 就先

秦儒家来说,情感不但是伦理、道德的源头,而且

是伦理、道德的目的[3]。 这种情感伦理一方面在

家庭组织内“重情而不责善”①,可以依赖亲缘情

感促成亲权与责任的呼应;另一方面可自此推衍

出社会与国家的责任伦理。

其次,孔孟尝试以家成国,能否实现家庭伦理

应用于国家治理首先关乎对国家公私关系认知。
一些学者对孔孟的家国观有所批评,如蔡祥元就

认为家国一体导致公私不分;任剑涛则认为现代

政治社会公私界限已然分明,传统儒家统合公私

德行的方法难以适用;而陈来则基于对公德私德

偏重失衡的判断,主张以培育推广私德来统筹国

家的公私德行建设。 实际上如今对于公私之分以

及公私德行偏重失衡之弊已成学界共识,关键在

于如何统筹德行建设与国家治理。 孔孟之说绝不

缺乏对社会治理的公共责任担当,不过是儒家对

于如何统筹公私德行的意蕴与进路始终强调事亲

为本②。 孟子曾尝试跨越公私的界限将家庭组织

的伦理应用于政治国家治理,其仁政学说是伦理

·1·



与政治结合的尝试。 学界对于仁政的学术理解亦

有不同:孔德立认为仁政基础是君王修养德行①,
“强调的是统治者的责任” [4]20,东方朔对比孟荀

则认为礼是成仁关键②。 如果依托《孟子》文本从

亲长善治的角度观察仁政,则能体会孟子从事亲

与温情责任推衍仁政的执著,事亲为本与责任伦

理是孟子贯通公私领域的关键思路。
最后,面对潜在的家国冲突,学者对《孟子》

中的利益协和方案解读各有不同。 一是认为孔孟

坚守亲情至上,温海明解读儒家将国建构于家之

上,指出“无‘家’则无‘国’” [5];另一方面学者认

为孔孟妥善处理了亲情国法的关系,学者们多将

亲亲、尊尊视为两个范畴加以观察,而消解亲亲与

尊尊、孝与忠、家与国之冲突的方法就各有不

同③。 但是依托《孟子》文本可将亲亲尊尊依照事

亲为本的逻辑一以贯之去理解,《孟子》实则阐释

仁政、义礼的内核均是维护亲缘并敦促治权与责

任的对应。 《礼记·礼运》之“故人不独亲其亲,
不独子其子”之言则扩充了孟子认定的责任范

畴,家庭温情伦理依爱有差等原则自此向外拓展

到国与天下的领域。 总之,孟子将事亲为本及其

责任伦理作为贯通家国治理的内核,因此,对于

《孟子》文本揭示了事亲为本基础上以责任和情

理促成家族权益与国家利益和谐一致的进路,同
样值得做一分析探讨。

　 　 一、孟子私淑孔子重视亲长

孔子被尊为儒家创始者,孟子自述“予未得

为孔子徒也,予私淑诸人也” [1]193。 考较孔孟思想

可以发现孟子和孔子二人均珍视亲子长幼与邻里

温情,强调长辈尽责护幼、卑少爱亲敬长。 孔子思

想传习自周。 周朝依靠亲睦族邻维系统治,其将

亲缘间的伦理原则上升为治理国家的手段,促使

周制下的人民眷恋亲子族邻间的温情。 数言从周

的孔子受此影响,于周制行将崩溃之际,绍述血缘

亲情对治理的重要作用,这也影响到孟子。
孔子强调父母长辈的责任并以身作则,对学

生后辈教化关怀备至。 “子华使于齐,冉子为其

母请粟。 子曰:‘与之釜。’请益,曰:‘与之庾。’冉
子与之粟五秉。 子曰:‘赤之适齐也,乘肥马,衣
轻裘。 吾闻之也,君子周急不继富。’ 原思为之

宰,与之粟九百,辞。 子曰:‘毋! 以与尔邻里乡

党乎?’” [6]147-148 孔子按照义礼、甄别情形来爱护

弟子及其家庭族邻。 钱穆就称赞孔子“虽于授与

之间,斟酌尽善而极严。 而其教导弟子,宏裕宽

大” [7]143。 孔子率身以教,提出君子成为长者要肩

负教化责任。 “君子有三思……老而不教,死莫

之思也 …… 老思其死则务教,有思其穷则务

施。” [8]96-97 老少承替、恤老扶幼对于注重孝亲、睦
邻的传统中国之社群存续至关重要,故而孔子面

对故人原壤“幼而不孙弟,长而无述焉”这种为长

不尊之状,就批评他“为贼”并以杖叩其胫。
孟子显然深受孔子影响,反复强调父母尊长

履责教化的重要性。 “丈夫之冠也,父命之;女子

之嫁也,母命之,往送之门,戒之曰:‘往之女家,
必敬必戒,无违夫子!’” [1]140 孟子认同孔子“不戒

视成谓之暴”的观点,父母对于子女婚嫁诸事训

诫教化正是其履行职责的方式之一。 孟子还表达

他对其他方面涉及尊长责任的看法。 陈贾向孟子

质疑管蔡之乱周公也有责任,孟子对曰“周公,弟
也;管叔,兄也。 周公之过,不亦宜乎?” [1]101 “孟
子以为周公虽知管叔不贤,亦必不知其将畔,周公

惟管叔弟也,故爱之;管叔念周公兄也,故望

之。” [9]118 孟子并未开脱周公失职,不过他将主要

过错归于管叔,认为其作为兄长忘却职责才让周

公难以预料政治过失。 《离娄下》记载“人乞祭余

骄妾妇”的典故。 面对丈夫以乞食为餍足之道,
妻告妾曰: “良人者, 所仰望而终身也, 今若

此———” [1]203 于是“与其妾讪其良人,而相泣于中

庭” [1]203;作为一家之主无法履责以护佑妻妾、成
其依靠,招致卑弱谯怨实为自然。 孟子借论述舜

爱其弟以及交友原则申言其亲长责任观念。 “身
为天子,弟为匹夫,可谓亲爱之乎?” [1]213 孟子认

为舜作为兄长,亲爱弟弟就要使其贵且富,作为亲

兄尊长还应当 “不挟长,不挟贵,不挟兄弟而

·2·

鲁东大学学报(哲学社会科学版)2023 年第 4 期

①

②

③

“从孟子的论述来看,仁政是构建家国命运共同体的王道
政治的必然要求,而前提依然是统治者要有高尚的德行……孟子
把天下王道政治共同体的基础落实在君王的修身上。”(参见《江
淮论坛》2019 年第 6 期孔德立《论早期儒家的共同体思想》)

“依荀子,仁之情爱所表现的亲敬,义之合理所表现的能
行,必待乎礼而后成。” “礼才是仁心真正是其自身、在其自身的
实现场所,仁心只有由礼才能获得其社会历史内容的客观规定
性。”(参见《复旦学报(社会科学版)》2017 年第 1 期东方朔《秩
序与方法———荀子对政治与道德之关系的理解》)

刘清平认为儒家关于忠孝偏重的态度随着时代而演变,处
理忠孝冲突的方式不尽相同(参见《社会科学家》2018 年第 3 期
刘清平《儒家从“不能用”到“受重用”的命运转折———“忠孝不能
两全”的悖论解析》);刘丰也说明亲亲尊尊分属不同领域,依照
“民之父母”按照礼来统合二者(参见《现代哲学》2019 年第 1 期
刘丰《“为民父母”与先秦儒家的政治哲学》);梁奇也认为统筹忠
孝、协和政治伦理与家庭伦理的范畴是礼(参见《中国人民大学
学报》2018 年第 6 期梁奇《〈孟子〉对虞舜孝行的书写与“忠”
“孝”一体的理论构设》)。



友” [1]237。 总之,孟子首先要求长者对卑幼承担庇

护教化责任,这种并不完全对等的事先责任是尊

长身份的使然。
亲长尽心履责具有伦理与现实的必要性,垂

身示范方能引导卑幼恭顺孝悌。 孔子尊敬长者,
“乡人饮酒,杖者出,斯出矣” [6]246,“如行则让长,
不疾先” [8]179,其以“老者安之”为志向。 以身作

则无疑是最好的教育方式,孔子门下许多弟子不

仅以孝贤著称,在孔子去世后亦恪守敬长爱亲

之心。 孔子注重孝的方式及其引申含义,在《论
语·为政》中孔子分别答复弟子问孝。 他告诫孟

懿子“无违”“守礼”,其实就是劝告孟懿子作为大

夫要谨守孝道,为卑少附庸恭顺作以示范。 他又

告诫孟武子“父母唯其疾之忧”,劝告子游、子夏

不仅要供养父母还要使其身心愉悦,均是针对不

同的亲长状况来践行孝敬。 面对父母过失则要权

宜行事、以情规劝,“事父母,几谏,见志不从,又
敬不违,劳而不怨” [6]116。 善行孝道既是对父母养

育责任的回馈,也是为子女后辈作以垂范。 此外,
孔子强调孝敬恭顺也有社会治理方面的考虑。
“其为人也孝弟,而好犯上者,鲜矣” [6]30,孔子重

视亲长少幼间的温情在后续孟子的解读下成为治

家理国的原则。
孟子延续了孔子对少幼恭顺敬长的教诲。 对

父母厚葬曾引起时人的质疑,充虞询问孟子为何

厚葬母亲,孟子告之如此方尽孝心,“君子不以天

下俭其亲” [1]98;臧仓则认为孟子葬母的规格超过

父亲不合礼义,乐正子释之曰“非所谓逾也,贫富

不同也” [1]53。 厚葬父母无疑表明孟子在爱亲、节
俭、守礼等价值间的权衡,他毫不犹豫将爱亲置于

首位。 “孝子之至,莫大乎尊亲;尊亲之至,莫大

乎以 天 下 养 …… 诗 曰, ‘ 永 言 孝 思, 永 思 维

则。’” [1]215 孟子数次称赞舜奉养亲长表明他对爱

亲敬长的重视超过其他,孟子甚至将此视作守礼

发仁的本质并于其齐家治国诸思想中作以阐释。
孟子亦如孔子那样将亲子情意逐渐推及其余尊卑

长幼关系,重视晚辈对尊长的敬爱。 乐正子拜访

孟子稍迟,孟子责之“子闻之也,舍馆定,然后求

见长者乎?” [1]181 “《章指》 言:尊师重道,敬贤事
长,人之大纲。” [10]530 孟子承继孔子并将尊长卑

幼之间的责任敬顺关系延伸到齐家治国领域,这
同样具备情感与伦理的基础。

　 　 二、爱亲齐家以情感为基础

孔孟如此重视亲子长幼之情及其伦理,是因

其形成源自天然的血缘纽带,更宜促进基于天性

情感与温情责任的齐家治理。
首先,孔子基于人性爱亲的先验逻辑认定亲

子之间饱含温情,求得心安的情感本能促使尊卑

长幼能够保持相互责任与义务的大致对应。 李泽

厚就认为孔子的思想带有人情日常与情感性心理

欲求的色彩①。 孔子承周遗志主张以无需验证之

心安与否的先验逻辑来指导外在行为,“夫君子

之居丧,食旨不甘,闻乐不乐,居处不安,故不为

也”“子生三年,然后免于父母之怀” [6]414;孔子回

复宰我质疑三年之丧,认为丧期伤心是情感上回

应父母关怀的天性展现,因为父母本于天性照顾

孩童的责任同样无需外在规范强制。 “父慈子

孝,兄友弟恭,这是天理合当如此的。” [11]81 因而

孔子以“今女安,则为之”这一无需检验的心理标

准劝诫宰我。 “儒家情感伦理学同样注重秩序建

构,但这种秩序建构离不开人之为人的道德情

感。” [12]孔子在人性爱亲情感基础上建构的家庭

伦理秩序在孟子那里扩展为齐家治国的伦理

路径。
孟子赞同亲长少幼互爱具有情感天性的因

素。 “丈夫生而愿为之有室,女子生而愿为之有

家;父母之心,人皆有之。” [1]143 因此,孟子认为子

女孝敬父母、为其守丧亦是情感使然,他回复充虞

质疑厚葬,“且比化者无使土亲肤,于人心独无恔

乎? 吾闻之也:君子不以天下俭其亲” [1]98。 他指

出适度厚葬回应亲长爱护才会让少幼内心得安。
正如李泽厚所言:“‘孝’必须首先是一种心理情

感的培养和展现。” [6]58 血缘是亲子情感萌发的生

理基础,孟子同孔子将爱亲敬长以促家庭和谐视

为天性情感使然,不过他也另外阐释了不忍之心

的伦理原则以期劝告世人。 《孟子·公孙丑上》
中,孟子直言人皆有不忍人之心,并以孺子入井引

人恻隐的例子提出四心———恻隐、羞恶、辞让、是
非。 他认为四心四端充之能保四海,无则不足以

事父母。 孟子断言人之为人皆有不忍之心,举轻

明重以判定亲族齐家之关爱更甚常人。 孟子进一

·3·

《孟子》事亲为本协治家国的意蕴与路径

①李泽厚认为,孔子将“三年之丧”这一传统礼制归结为亲子
之爱的生活情理,礼的基础诉诸心理依靠,作为礼之实质的孝悌
也建立在日常亲子之爱上,外在规范也就成为人情日用之常的人
心内在要求。 孔子思想中爱人、安老、扶幼、养民都从情感性的心
理原则发轫推广而来,这种将外在之礼与内心情理结合的伦理规
则更平实地符合日常生活,具有更普遍的可接受性和付诸实践的
有效性。 (参见李泽厚《新版中国古代思想史论》,天津社会科学
院出版社 2008 年版第 21—23 页。)



步将性情使然的伦理原则推广到其余长幼关系

中,直言此为内心所驱。 “人皆有所不忍,达之于

其所忍,仁也;人皆有所不为,达之于其所为,义
也。” [1]337《孟子·告子上》中孟子与告子、公都子

与孟季子关于义是否外在之辩充分展示了孟子及

其弟子的态度。 告子认为敬长是因其为长的缘

故,而非内心喜悦。 孟季子以为亲爱兄长却先敬

乡老以酒,说明义的外在性超过内心感情。 孟子

则认为行仁义以爱亲敬老如同喜爱炙肉都是发自

内心, “夫物则亦有然者也,然则耆炙亦有外

欤?” [1]256。 同时他又告诫弟子公都子 “庸敬在

兄,斯须之敬在乡人” [1]257,这就把源自性情敬爱

兄长与尊重乡老协调起来。 朱熹言之,“所敬之

人虽在外,然知其当敬而行吾心之敬以敬之,则不

在外也” [13]327。 刘兆伟就认为孟子同告子等人辨

析,确立其性善论以及仁义由内的理论[14]321。 孟

子将仁义同爱亲敬长等视论之,表明儒家将源自

情感的爱亲齐家视作行仁践义的起点。
既然孟子将亲情视作维护家庭组织治理的核

心要素,自然就会注重呵护爱亲齐家的情感基础。
当公孙丑请教孟子何以君子不亲教子,孟子认为

教育当以正道为准则,然而难在父子间完全落实,
便会导致亲子怨恨愤怒,即“则是父子相夷也。
父子相夷,则恶矣” [1]178。 孟子将维护亲情置于正

道教化之上,父子不责善为其顾全亲情的要求之

一。 当公都子询问孟子匡章孝敬与否,孟子回答

不孝的五个表现匡章都没有。 但是匡章对父亲以

善相责,对待亲长失当以致家庭不和。 孟子视维

护父子情感、家庭和谐超过教育、正善等价值,他
反对用正道来判定亲情维系,十分戒备以此为由

导致大义灭亲。 因此,孟子主张对亲长过错应斟

酌处理。 “亲之过大而不怨,是愈疏也;亲之过小

而怨,是不可矶也。 愈疏,不孝也;不可矶,亦不孝

也。” [1]278 孟子由是推崇舜齐家爱亲的方式,尽管

舜面临亲戚加害而向天地诉苦哭泣,孟子依旧赞

赏他对父母既怨恨又怀念。 徐冰认为孟子赞同发

自内心情感而表达孝敬之情,顺性而发的哀怨、爱
慕是超越理智的赤子之心[15]。 舜对待不慈之父

尚且如此,宽容之心爱护百姓更具现实可能,其爱

亲齐家自会引导民众效仿而化治家国。 由此,孟
子不仅阐释了如何维系亲子情感以实现齐家,更
将这一伦理原则延伸到安置君臣、治理国家天下

的畛域。

　 　 三、尊长治国以责任为鹄的

孔子曾将“君臣父子”并列起来论述各自职

守之道,“‘君君’四句:每句前一字为主语,后一

字为谓语。 意谓君尽君道,臣尽臣道……” [16]275

实质是主张君待臣要像父爱子一样善尽温情责

任。 周行封建之制将国家治理与家族伦理融为一

体,天子与臣民除却政治关系还包括蕴含在其中

的宗亲血缘与伦理温情。 周制强调尚亲治国。 尊

亲治国首先要求君主以身示范践行尊长的伦理责

任。 季康子询问何以使民敬上时,孔子曰:“临之

以庄,则敬。 孝慈,则忠” [6]69。 钱穆谓之“在上者

能孝慈,斯在下者能忠矣……在上者若能培养扶

掖社会之美德,则社会自能以此一分美德报其

上” [7]45。 孟子同样将源自亲缘情感的伦理原则

扩充到治理国家天下的畛域。 “孟子把孔子的

‘推己及人’的所谓‘忠恕之道’极大地扩展了,使
它竟成了‘治国平天下’的基础。” [17]39 孟子提出

“父子有亲,君臣有义,夫妇有别,长幼有序,朋友

有信”来调整五种伦理,核心仍然是展现家庭的

温情,践行亲子长幼间的伦理秩序。 因此他追问

统治者作为天下政长的伦理责任,在君臣、君民关

系中督促温情纽带下责任与权益的落实。
首先,孟子由父子有亲推至君臣有义,主张君

父应善待臣民以换取信任敬服。 “欲为君,尽君

道;欲为臣,尽臣道” [1]165,他以尧舜阐释君臣之道

的典范,“言舜之事尧,敬之至也。 尧之治民,爱
之尽也” [9]190。 田探认为孟子是借“从兄”引申出

“敬君”之义,重点是强调对等的伦理义务而非政

治等级,故而敬君的态度应当仿效尧舜,责问君主

行事并怀仁以事之[18]。 孟子确实偏重强调君主

对待臣僚的责任义礼,转换成现代话语便是追问

其责任履行状况。 他告诫齐宣王:“君之视臣如

手足,则臣视君如腹心;君之视臣如犬马,则臣视

君如国人; 君之视臣如土芥, 则臣视君如寇

雠。” [1]186 君主按不同标准对待臣下,势必引起后

者对应态度,君长失责漠视臣下招致后者报复在

孟子看来并不违礼。 孟子甚至要求君主关爱臣下

应当怀有感情、言行周到。 万章询问孟子国君如

何照顾君子才符合礼义,孟子举例“子思以为鼎

肉使己仆仆尔亟拜也,非养君子之道也” [1]245。 孟

子此意意为礼遇如果舍弃温情而不赋予臣下责

任,赏赐施恩就毫不可取。 “食而弗爱,豕交之

也;爱而不敬,兽畜之也……恭敬而无实,君子不

·4·

鲁东大学学报(哲学社会科学版)2023 年第 4 期



可虚拘。” [1]318 由是孟子对君臣失位、破坏温情伦

理秩序的作为都予以批评,在《告子下》中他抨击

五霸挟持诸侯相互征伐,破坏三王盛世;尔后诸侯

又背盟弃约,齐桓公整饬的慈幼敬长秩序荡然无

存。 孟子不仅抨击独夫民贼,还讽刺那些为君

“辟土地、充府库”的能臣,谓之“今之所谓良臣,
古之所谓民贼也。 君不乡道,不志于仁,而求富

之,是富桀也” [1]293。 究其根本,尊长以傲慢权力

取代温情责任而失其正道,卑幼以谄媚逢迎替代

劝谏佐政之义以致民心涣散,如此违礼背义的社

会现实令孟子痛心疾首。
其次,孟子还用不忍之心要求君长治理百姓,

慈忍心理源于亲长关怀少幼并以此为起点延展。
孟子主张“亲亲而仁民,仁民而爱物” [1]322。 萧公

权据此认为:“仁政者以不忍之心,行推恩之政。
小则一国,大则天下。 始于亲亲,极于爱物。” [19]92

从本质上讲,儒家人性论推衍出的不忍之心与亲

亲之情都导向一种责任伦理,这种对于统治者施

行仁政的外在约束因为具备温情基础而易于促

成。 因此孟子认为源自情感而爱亲敬长、慈幼保

少的统治仁政是君主顺理成章应当做的,这是为

民父母的必然要求与平治家国天下的前提条件。
孟子推崇文王治理,因其视民如伤、倡行尊长护

幼、恪尽政长职责。 孟子同样强调君主应以身率

正引导国民遵循伦理,滕文公问丧时孟子引孔子

之语告诫他:“君薨,听于冢宰,啜粥,面深墨,即
位而哭,百官有司莫敢不哀,先之也。” [1]114 “为君

者能自正其心,扩而充之,由百官族人以至于天下

万民,是亦所谓风化天下也。” [20]190 君主本身为

人父母子女最能体会亲缘间的责任伦理,将之扩

充即能形成对待百姓的善治责任,统治者角色的

复合性与差异性使得其责任担当成为统治正当性

的条件。 李雪辰就将孟子对君主劳心者角色的责

任概括为两方面:制民之产以保民富足与德教百

姓以安治社会[21],其实质即是将家庭伦理衍化为

治国责任伦理加以践行。
孟子所处时代诸侯都追求武力平治天下,孟

子却执着于仁政来整合秩序。 “天子不仁,不保

四海;诸侯不仁,不保社稷;卿大夫不仁,不保宗

庙。” [1]166 孟子认为仁政首先可从国内施行,他多

次劝诫王侯承担父长责任关怀百姓。 《孟子·梁

惠王下》记载邹败于鲁牺牲了许多官员,邹穆公

就请教孟子何以百姓不愿为官而死。 孟子直言,
灾荒年百姓横死而君主却仓廪充实、独自享乐,民

众临阵脱逃实为必然。 “君行仁政,斯民亲其上,
死其长也。” [1]47《正义》解之:“上恤其下,下赴其

难。”邓秉元也指出治者体恤子民饥寒疾苦才能

换取拥戴,“是以民亲爱其上,有危难则赴救之,
如子弟之卫父兄” [20]83。 梁惠王向孟子炫耀修筑

台沼为乐,孟子观其耗费民财、鲜施仁政就以文王

与民同乐、轻劳百姓劝谏:“民欲与之偕亡,虽有

台池鸟兽,岂能独乐哉?” [1]3 随后又以夏桀暴政

亡国来警示梁惠王。 总之,孟子反对征战服人、以
力治国,而是主张只要将人的爱亲情感扩充以成

仁政足以治理家国天下。 他指出建基于情感原则

的治理方案尽管见效缓慢,却本于人性基础稳固

而利于长治久安。

　 　 四、事亲为本化解治理难题

承上而述,孟子认为爱亲为仁政本质,《孟

子》中多有申论仁政事亲之言。 “仁之实,事亲是

也;义之实,从兄是也。” [1]183 焦循认为仁义之名

无需高谈深论,孟子、赵岐之意务在劝人事亲从兄

以行仁义。 “曾子申之以上老老民兴孝,上长长

民兴弟,为平天下之大道。” [10]533 “仁产生于亲子

之情感……把这种情感加以推广,就有了所谓推

恩,这才有了义。” [22]173 这表明孔孟将亲子情感

视为仁义的逻辑意涵。 “恭而无礼则劳……君子

笃于亲,则民兴于仁。 故旧不遗,则民不偷。” [6]198

孔子阐释恭、慎、勇、直却无礼的局限性,继而指出

君子笃于亲才符合仁与礼的要求。 孟子将舜事亲

怀弟以治天下视为仁政典例,“舜尽事亲之道而

瞽瞍厎豫,瞽瞍厎豫而天下化” [1]183。 《梁惠王

下》《离娄上》 《尽心上》等篇均赞许文王善养老

者:“养老尊贤,国之上务,文王勤之,二老远至。
父来子从,天之顺道。” [10]514 孟子认为统治者事

亲爱民是招徕百姓、施行仁政而善治天下的逻辑

起点,然而这种理想时常遭受君王违反伦理责任、
罔顾子民生死的挑战。 当出现家国利益矛盾时,
孔孟均以事亲为本维护家庭组织与亲族权益,孟
子主张等差仁爱观来纠正统治过错、化解治理

难题。
孟子述论等差仁爱观以阻遏统治者滥行暴政

侵害族众,《孟子》中批评陈仲子、窃负而逃与孟

辟杨墨三例足证事亲为本的孔孟本义。 《孟子·
滕文公下》记载:陈仲子居处于陵三日不食,耳目

失能以示廉洁。 孟子则不以为然,他批评陈仲子

的奉廉方式伤害人性情理,进而威胁实现亲长等

·5·

《孟子》事亲为本协治家国的意蕴与路径



差以成平治天下。 《韩非子·外储说左上》《孟子

注疏》皆言陈仲子穷不苟求、拒绝仰人鼻息以至

绝粮,“若仲子者,蚓而后充其操者也” [1]159。 孔

孟强调安老怀幼、富民教化,苛责亲长百姓穷困苟

活非其愿也。 况且陈仲子避兄离母以示清廉是对

亲情莫大的伤害,孟子认为“未有仁而遗其亲者

也”。 朱熹亦言:“仲子避兄离母,无亲戚君臣上

下,是 无 人 伦 也。 岂 有 无 人 伦 而 可 以 为 廉

哉?” [13]274 孟子崇尚的舜作天子并不避讳使其不

仁之弟富贵,因为百姓知其将以此心关怀天下,真
正追求忠廉公义也并非怂恿民众六亲不认。 因是

孟子直言:“不义兴之齐国而弗受,人皆信之,是
舍箪食豆羹之义也。 人莫大焉亡亲戚君臣上下,
以其小者信其大者,奚可哉?” [1]316 赵岐就认为,
“仲子既不知有亲戚君臣上下,又何能不义与之

齐国而不受也?” [10]927 孟子此例探讨亲情人伦与

廉行公义的关系,实则借以表达孔孟为父绝君①

的亲长观以及推衍所得亲情先于公义。 孟子认为

家庭亲情凌驾于国法治权之上的观念在窃负而逃

之例中得到淋漓尽致的展现。 《孟子·尽心上》
中桃应问孟子瞽瞍杀人该当如何,孟子回复皋陶

照常执法但是舜将携父逃逸海滨而弃天下于不

顾:“奉法承天,政不可枉,大孝荣父,遗弃天

下” [10]933。 舜以抛弃天下的行为表明他对亲权的

坚定维护。 桃应故意将亲子伦理私情与国家司法

权力对立,但是孟子毫不迟疑维护亲权,反对唯权

是从、遵行事亲为本也是对孔子相隐理念的传承。
梁涛主张以率真性情之直道来理解亲亲相隐内涵

的正直,宁全红在此基础上认为舜卸任公职尔后

携父出逃是对国法私情的兼顾②。 俞荣根则从此

例背后的意涵来阐释亲亲相隐的价值,认为其是

“对公权力的抗御权存在” [23]。 另一方面也有学

者认为此例展示的并非是法律与道德冲突,而是

孝悌与正义、仁爱天下的矛盾③。 不过无论从哪

个角度解读,孟子均把顾全亲权利益视为人性使

然的首选,家庭组织对个体的保护也促成了个人

的现实抉择。
孟辟杨墨是孟子表明立场最具代表性的事

例,强化了孟子以事亲为本来解决家国利益协调

的意旨。 “杨子取为我,拔一毛而利天下,不为

也。 墨子兼爱,摩顶放踵利天下,为之。” [1]313 孟

子认为杨朱过于重视养身保生、维持个体利益,墨
家则与之相反,视利天下为人生最高目标。 孟子

对二者均作批评,因为前者无视君主国家利益,而

墨者抛弃家父宗亲权益而兼爱天下。 “杨朱但知

爱身,而不复知有致身之义,故无君。 墨子爱无差

等,而视其至亲无异众人,故无父。” [20]254 孟子既

反对只顾自身而忽视君命与大义,又反对动辄以

国命大义为由牺牲父母生身,同时他还反对简单

地走中间路线。 “子莫执中,执中为近之。 执中

无权,犹执一也。 所恶执一者,为其贼道也。” [1]313

《注疏》言之:“执中和,近圣人之道,然不权圣人

之重权,执中而不知权,犹执一介之人。” [9]367 《正
义》释之:“人伦日用,圣人以通天下之情,遂天下

之欲,权之而分理不爽。” [10]919 圣人对待公义与

私情绝非简单取中而是要依据一定标准有所权

衡,准则便是亲情伦理:即根据亲疏远近由亲长宗

父掌握治理决定权,家长决定家庭成员是否服从

上意,卿长掌握所率宗族言行,诸侯就决断其国民

如何对待君主,以就近服从亲长作为权衡标准即

孟子所主张的事亲为本、以亲治国的原则。 孟子

进一步区分杨墨也是在强化这一理念。 “逃墨必

归于杨,逃杨必归于儒。” [1]335 赵岐谓之:“墨翟之

道,兼爱无亲疏之别,最为违礼。 杨朱之道,为己

爱身,虽违礼,尚得不敢毁伤之义。” [9]396 孟子和

赵岐认为身体为表征的人身权利源于父母,于其

使用或牺牲首先当考虑父母意见。 “古儒实际上

不是把‘拔一毛以利天下’的问题理解为应不应

该‘为’的问题,而是谁有权利‘为’的问题。” [24]

也就是说,是否牺牲个体以至家庭组织的利益来

维护国家与天下应当交由家庭组织的首领决定,
这是孟子解决治理困境的核心构思。 墨家以利天

下为由牺牲个体与孟子听从父母之命相左,故而

孟子对珍视生命的杨朱指责略轻。 孟子坚决反对

极端的天下国家主义和漠视亲长的伪个人主义,

·6·

鲁东大学学报(哲学社会科学版)2023 年第 4 期

①

②

③

“为父绝君,不为君绝父。 为昆弟绝妻,不为妻绝昆弟。 为
宗族杀朋友,不为朋友杀宗族。” (参见《郭店楚墓竹简》,文物出
版社 1998 年 187—188 页)文意借助丧制表述儒家的差等亲长
观,即父、昆弟、宗族丧事重于君、妻、朋友,这是儒家高度珍重双
亲宗长与族众权益的例证。

宁全红对梁涛的观点加以概括引介,认为梁涛对“亲亲相
隐”所体现的“直”进行了两个意涵的界定,它既指直率、率真也
指公正、正直。 宁全红采信梁涛认同的前一个意涵,认为“窃负而
逃”保全了私主体的率真情感也未违反法律方面的公正。 (参见
《贵州社会科学》2017 年第 12 期宁全红《“亲亲相隐”的语境化解
读》)

舜面对的不是官位与道德之间、官位与亲情之间、自己的
声望与父亲的生命之间的冲突,甚至主要的也不是亲情与道德之
间、亲情与法律之间、法律与道德之间的冲突,而是孝悌与正义
(或仁爱天下)这两种德性之间的抉择。 (参见《浙江学刊》2018
年第 4 期黄启祥《不可弃的亲情与不可犯的公义———论“封象有
庳”和“窃负而逃”的伦理意蕴》)



即 “ 我 亦 欲 正 人 心, 息 邪 说, 距 诐 行, 放 淫

辞” [1]155。 陈志伟从道德对称性的角度解读孟子

何以批评杨朱、墨翟,指出是因为二者对于他人利

益的过度忽视与重视并不符合儒家权衡自我与他

人权益的中道。 “这种道德意境既不会倒向牺牲

自我利益的道德不对称,也不会倾向于侧重自我

利益而罔顾他人利益的道德不对称,因此是一种

道德对称的伦理考虑。” [25] 孔孟认为最易实现道

德对称与权责对应的当属家庭伦理关系,由是孔

孟主张个人顺从双亲宗族,由后者保护个体并决

定是否听从于官长君命,由近及远地推行亲族共

同体式的治理模式能够实现国家公义与族亲权益

的一致性。
《孟子》所列事例意在表明孔孟在面临公权

私情的冲突时都会毫不犹豫地维护亲情,事亲既

是治理国家天下的根本所在,解决矛盾的途径便

是珍重宗长亲族权益胜过忠君从令。 “事,孰为

大? 事亲为大;守,孰为大? 守身为大……失其身

而能事其亲者,吾未之闻也。” [1]179 侍奉双亲之余

便为维护卿族国家的权益。 “人有恒言,皆曰,
‘天下国家。’天下之本在国,国之本在家,家之本

在身。” [1]167《注疏》解之:“治天下者不得良诸侯

无以为本,治其国者不得良卿大夫无以为本,治其

家者不得良身无以为本也。” [9]193 孟子此论由上

至下、从天下到个体逐层展开,两两对应关系中前

者的关键在后者,孟子最终将治理天下的根本归

依到家父亲长率治家庭组织中的个人。 《礼记·
大学》“修齐治平”与此呼应,个体成员组成家庭

到卿家宗族再到侯国天下,必先前者从其亲长方

能促成后者的平顺统治。 按照这一逻辑建构,国
家政令侵犯侯国宗族权益必将面临亲族率领个体

的抵御。
宗亲族邻在事亲为本的逻辑下凝聚个体成为

阻止天下失序、伤害民众的关键力量,《孟子》中

多有实践经验佐证。 当齐宣王问贵族公卿如何对

待君王过错,孟子回复:“君有大过则谏;反覆之

而不听,则易位” [1]251。 宗室公卿作为各自家庭组

织的亲长优先考虑所率成员权益,如若君王一意

孤行伤害卿家百姓将难逃覆亡命运。 针对统治者

垂涎霸道武力以行强权统治,孟子以亲族齐心抗

敌警示君王。 孟子劝阻梁惠王羡慕秦楚强国,
“王如施仁政于民……壮者以暇日修其孝悌忠

信,入以事其父兄,出以事其长上,可使制梃以挞

秦楚之坚甲利兵矣” [1]10。 齐宣王攻燕招来诸侯

救援,他批评齐王对燕国“杀其父兄,系累其子

弟,毁其宗庙” [1]45,如此残暴征伐必将招致燕国

亲族一致御侮。 孟子认为“民之憔悴于虐政,未
有甚于此时者也” [1]57。 暴政者罔顾亲族百姓权

益,仁政者慈老恤幼必将赢得亲长率其宗亲归顺

治理。
东周历史中国命与亲权发生冲突的情况良

多,事亲为本而维护亲长族众权益以至对抗君主

王侯者不在少数。 《左传·桓公十五年》记载郑

厉公派遣雍纠刺杀卿大夫祭仲,祭仲之女、雍纠夫

人雍姬知晓内情就问母亲如何处理父与夫、君的

关系, 答 曰 “ 人 尽 夫 也, 父 一 而 已, 胡 可 比

也” [26]72,雍姬就告诉父亲内情使其提前防范以致

雍纠被杀、郑厉公出逃。 就近维护亲长权益的逻

辑向外延展便是臣僚应当首先维护直接统治者的

利益。 《国语·晋语八》记载晋平公灭卿族栾氏

而栾盈出逃,平公禁止其家臣跟从后辛俞从栾盈

奔而被抓。 辛俞回复平公质问:“三世事家,君
之” [27]278,辛家三代为栾氏家臣,当同事君那样优

先死忠栾氏。 《左传·襄公二十五年》崔杼弑君

也是借助家臣,当失责的齐庄公以违抗君命质问

家臣时,却得到答复为“陪臣干掫有淫者,不知二

命” [26]648,最终家臣听从卿长崔杼之命弑杀淫臣

妻之君。 这种优先维护亲长族众、敬顺直接政长

的治理模式源于重视亲缘、族邻和情感,也是亲亲

优于尊尊、家父重于君命在宗族共同体时代治理

社会所必然的逻辑推论,事亲为本并以地缘等纽

带结成的共同体在面对权力滥用导致治理失序时

才能够保护民众个体。

　 　 五、结语:大道互通对接当代治理

“我们在社会的幼年时代中,发现有这样一

个永远显著的特点。 人们不是被视为一个个人而

是始终被视为一个特定团体的成员。” [28]104-105 滕

尼斯《共同体与社会》、摩尔根《古代社会》都对氏

族共同体予以阐述,马克思总结前人论述对此有

精辟概括:“我们越往前追溯历史,个人,从而也

是进行生产的个人,就越表现为不独立,从属于一

个较大的整体;最初还是十分自然地在家庭和扩

大成为氏族的家庭中。” [29]2 在前近现代文明社

会,个体依附于某些团体之论已成为史学界的

共识。
古罗马一度十分重视氏族、家父,因为家父权

在罗马治理中作用显著,成为防止统治权滥用的

·7·

《孟子》事亲为本协治家国的意蕴与路径



重要力量。 “罗马家庭是由权力联合在一起的人

的团体,它是一种政治组织。” [30]114 王政时代,享
有独立权力的氏族和家庭组织产生了城邦,他们

对“王”的权力予以限制。 元老院、库里亚的组成

人员中均含有家庭与氏族的家长,家父权对上约

束国家统治者权力的具体运行,对下则基于父长

温情保护家庭成员。 家父权在罗马王政以及共和

时代盛极一时,并因此造就了罗马古典公民社会

的体制。
反观中国孔孟,二人身逢周秦之变、征伐恣行

之际,其时尊君强国、消解宗法、倡行一统的学说

盛行,“开倒车”维系亲情的陈见被统治者所抛

弃。 个体分家逃离宗族为追求官爵名禄者比比皆

是,这与孔孟所倡导的个人服从家父乡老、宗亲保

护个体,在事亲为本的逻辑下依靠温情责任伦理

保障个体的观念是截然相反的。 面对崇官贵爵、
尊君灭亲的时代悲剧,孔孟执着于亲亲重于尊尊,
崇扬父老温情对暴政的抵御、对个体的庇护。 孟

子正是从爱亲护幼的逻辑出发,依据差等之爱提

出放伐暴君的主张。 孟子主张将治理权限交给双

亲宗长,个体似乎受到家庭组织与亲权束缚,却也

享有温情呵护;孟子又把天下治平的理想寄托于

由个人到家庭亲族再到卿家侯国各等差秩序的稳

定,各层治理秩序以亲长为核心一方面对上要求

尊长恪尽责任,另外也保留着推翻暴君虐政的可

能性。 《孟子正义》指出孟子所求实本于尧舜人

情之道,人各亲其亲、长其长为近道易成之事,舍
此妄谈心性天下均无益处。 然而孟子所设方案难

受重用,族群社会解体后继之而起的是“权者”代
替“长者”的帝制,孔孟所建构的以事为本协治家

国的理念却在秦制背景下被扭曲为专权维系帝制

的基石。

参考文献:
[1]杨伯峻. 孟子译注[M] . 北京:中华书局,1960.
[2]杨海文. “本心之明”的遮蔽与唤醒———夷子在

“亲亲”等问题上“逃墨归儒”的伦理学解读[ J] . 哲学研

究,2019(9) .
[3]徐嘉. 儒家伦理的“情理” 逻辑[ J] . 哲学动态,

2021(7) .
[4]孔德立. 反求诸己与学以成人[M]∥孟子研究

院,中 国 孟 子 学 会. 孟 子 研 究: 第 二 辑. 济 南: 齐 鲁 书

社,2019.
[5]温海明. 从“亲亲互隐”看家国关系[ J] . 中国人

民大学学报,2014(2) .
[6] 李泽厚. 论语今读 [M] . 合肥:安徽文艺出版

社,1998.
[7]钱穆. 论语新解[M] . 上海:生活·读书·新知三

联书店,2002.
[8]杨朝明,宋立林. 孔子家语通解[M] . 济南:齐鲁

书社,2009.
[9]《十三经注疏》整理委员会. 十三经注疏·孟子注

疏[M] . 北京:北京大学出版社,1999.
[10]焦循. 孟子正义[M] . 沈文倬,点校. 北京:中华

书局,1987.
[11]牟宗三. 中国哲学的特质[M] . 上海:上海古籍

出版社,2008.
[12]付长珍. 此心“安”处———论儒家情感伦理学的

奠基[J] . 文史哲,2021(6) .
[13]朱熹. 四书章句集注[M] . 北京:中华书局,1983.
[14]刘兆伟. 孟子译评[M] . 北京:中华书局,2011.
[15]徐冰. “孝”之“怨”与性善论的基础[J] . 哲学动

态,2014(12) .
[16]孙钦善. 论语新注[M] . 北京:中华书局,2018.
[17]李泽厚. 新版中国古代思想史论[M] . 天津:天

津社会科学院出版社,2008.
[18]田探. 孟子“从兄”说义理发微[ J] . 社会科学研

究,2018(6) .
[19]萧公权. 中国政治思想史[M] . 北京:商务印书

馆,2011.
[20]邓秉元. 孟子章句讲疏[M] . 上海:华东师范大

学出版社,2011.
[21]李雪辰. 先秦儒家角色伦理治理思想论略[ J] .

道德与文明,2015(6) .
[22] 陈 昇. 《 孟 子 》 讲 义 [ M ] . 北 京: 人 民 出 版

社,2012.
[23] 俞荣根. 私权抗御公权———“亲亲相隐” 新论

[J] . 孔子研究,2015(1) .
[24]秦晖. “杨近墨远”与“为父绝君”:古儒的国—

家观及其演变[J] . 人文杂志,2006(5) .
[25]陈志伟. 道德对称性与儒家美德伦理学[ J] . 道

德与文明,2020(5) .
[26]左传[M] . 郭丹,译. 北京:中华书局,2014.
[27]国语[M] . 陈桐生,译. 北京:中华书局,2014.
[28]梅因. 古代法[M] . 沈景一,译. 北京:商务印书

馆,1959.
[29]中共中央马克思恩格斯列宁斯大林著作编译

局. 马克思恩格斯选集:第二卷 [M] . 北京:人民出版

社,1995.
[30]彼德罗·彭梵得. 罗马法教科书[M] . 北京:中

国政法大学出版社,1992.

·8·

鲁东大学学报(哲学社会科学版)2023 年第 4 期



Implications and Paths of Putting the Family in the First Place
and Co-governing the Family and Country in Mencius

WU Ziliang

(School of Humanities, China University of Political Science and Law, Beijing 100091, China )

Abstract: The ideological system of Confucius and Mencius is based on the priori judgment of human
affection of loving family members, and it always revolves around the important role of responsibility ethics in
governance. Mencius inherits and carries forward Confucianism, and his view of loving parents and respecting
elders can interpret the political idea of their governing the family and country. Mencius points out that the
family organization is the basic unit of governance order, the clan’s community members subordinate
themselves to the governance of parents and elders and are protected by them, under the warm bond the echo
of ruling power and responsibility extends from the family to the world, and the ethic of responsibility becomes
the common logic of governing the family and country. The text of Mencius declares that Confucian ethical
order has ranks, the implication of putting the family in the first place including kindheartedness and justice
becomes a way of governing the respective political levels to promote the correspondence between power and
responsibility, and the access can also prevent the arrogation and rulers’ abusing power. Restricted by the
times, the shortcoming of clan relatives organization suppressing personality in the content of Mencius contra-
dicts the current spirit of the rule of law. However, Mencius’ view of putting the family in the first place is
conducive to resolving the governance problems caused by the abuse of power. The corresponding
interpretation of power and responsibility in Mencius shouldn’t be ignored, and its idea of co-governing the
family and country can transcend the limitations of the times and connect with the contemporary rule of law.

Key words: Mencius; to put the family in the first place; warm responsibility; to govern the family and
country by way of family affection

(责任编辑　 雪　 箫)

·9·

《孟子》事亲为本协治家国的意蕴与路径


